
1 

 

ECUMENISMO 

 
In nessun altro luogo al mondo la divisione della cristianità risulta così evidente e percepibile come  

Nel suo principale santuario, la chiesa del Santo Sepolcro di Gerusalemme. Ogni venerdì alle 

quindici, l’ora della morte del Cristo, si assiste ad un inconsueto scenario: i monaci greco- ortodossi 

sfilano in solenne processione in direzione del Santo Sepolcro e intonano i loro canti, avvolti in una  

nube di incenso. Contemporaneamente, dalla porta lasciata aperta della cappella riservata alla 

Chiesa cattolica, giunge dalla navata l’intensa spiritualità dei canti latini della liturgia della 

Passione. Lo scenario si allarga e un gruppo di giovani cantori armeni, animato dai propri maestri, 

cerca di sovrastare con la potenza delle voci bianche le litanie degli altri. Un turbinio di voci, 

incapace di raggiungere l’armonia di un coro e poco consono alla sacralità del luogo. Neppure lì, 

dove il nostro Signore è morto e sepolto, i cristiani delle diverse confessioni sono capaci di trovare 

unità nella comunione della preghiera. 

Scopo dell’ecumenismo è quello di ricostruire l’unità visibile dei cristiani in conformità al volere di 

Cristo. Anche se i rappresentanti di tutte le chiese e delle comunità ecclesiali sembrano concordare 

sulla necessità di realizzare l’auspicio della preghiera di nostro Signore” che tutti siano una cosa 

sola”, diversi sono i percorsi per raggiungere lo scopo. La ricostruzione dell’unità viene perseguita 

con modelli e obbiettivi differenti e privi di reciproca connessione. E’ in questo che ancora oggi 

risiede una delle principali difficoltà del movimento ecumenico. 

Non si può comprendere l’ecumenismo moderno, senza dubbio uno dei fenomeni più significativi  

del XX secolo, senza soffermarsi sul principio da cui esso trae ispirazione:la parola del Nuovo 

Testamento. Essa, infatti, guida ancora oggi ogni sorta di impegno ecumenico. 

Secondo la sacra scrittura, l’unità dei cristiani è anzitutto opera di Dio, non dell’uomo. Il Nuovo 

Testamento considera l’unità di tutti i credenti in un unico Dio una conseguenza diretta del 

Monoteismo: così i pagani, che adorano diverse divinità, sono divisi, mentre i cristiani, 



2 

 

richiamandosi a un unico Dio, diventano in lui una cosa sola. Il Dio unico è verità, come sostiene 

l’apostolo Paolo rivolgendosi agli ateniesi, e la verità è una e indivisibile (At 17). 

Con il suo intervento salvifico, Dio entra in comunione con l’uomo, dando vita al tempo stesso alla 

comunità di tutti coloro che credono in lui. Tale comunione si manifesta nel battesimo, che 

stabilisce un legame inscindibile con Gesù Cristo, Signore della Chiesa: “Un solo corpo, un solo 

spirito…un solo Signore, una sola fede, un solo battesimo. Un solo Dio Padre di tutti, che è al di 

sopra di tutti, agisce per mezzo di tutti ed è presente in tutti” (Ef 4,4).Per Paolo la Chiesa 

rappresenta un unico corpo di cui i cristiani rappresentano le membra e Cristo è il capo(1Cor 

12).Compito dei suoi ministri è quello di custodire questa unità (Ef 4,11). L’unità sancita dal 

battesimo si rinnova perennemente nel rito dell’eucarestia, con il quale i cristiani partecipano del 

Cristo, rinnovando il proprio essere comunità. Il concilio Vaticano II afferma che la comunità dei 

cristiani, fondata nel battesimo, trova la sua più alta espressione nella comunità eucaristica. L’unità 

ecclesiale coincide sempre, secondo una interpretazione condivisa dalla maggior parte delle 

confessioni, anche con la comunione eucaristica. 

La divisione della cristianità, pertanto, continuerà a persistere fino a quando i cristiani delle diverse 

confessioni non potranno unirsi intorno a un altare per celebrare l’eucarestia. 

Secondo il Nuovo Testamento, la comunione dei cristiani con Dio e tra loro, non può andare 

smarrita. Essa appartiene al dono di Gesù Cristo che, la sera prima della sua morte, pregava per 

l’unità dei suoi discepoli: “Perché tutti siano una cosa sola. Come tu, Padre, sei in me e io in te 

siano anch’essi in noi una cosa sola, perché il mondo creda che tu mi hai mandato” (Gv 17,21). 

La preghiera di Gesù, divenuta programmatica per il movimento ecumenico, fu richiamata da Papa 

Giovanni Paolo II nel 1995 in premessa all’Enciclica Ut unum sint sull’impegno ecumenico. Nella 

Preghiera di Gesù l’unità costituisce un carattere essenziale della Chiesa, come richiamato nel credo 

di tutte le grandi confessioni religiose: “Credo la Chiesa una, santa, cattolica e apostolica”. 

Le divisioni sono presenti fra i discepoli di Gesù già in epoca neotestamentaria. Nella comunità di  



3 

 

Corinto alcune credenze(gnostiche) sembravano aver creato divisioni interne fra i membri del 

gruppo e alcuni fedeli avevano già abbandonato la comunità. La lettera dell’apostolo Paolo ai 

cristiani della Galazia e gli Atti degli Apostoli testimoniano una lotta interna, sorta all’interno della 

giovane Chiesa, fra coloro che provenivano dal giudaismo e i nuovi cristiani non giudei. 

Queste contrapposizioni, hanno profondamente minato l’unità della Chiesa del I secolo. L’unità dei 

cristiani ha conosciuto minacce in ogni epoca della storia della chiesa: praticamente ogni secolo ha 

vissuto tensioni e contrapposizioni le decisioni dei grandi concili dell’antichità, che avrebbero 

dovuto tutelare l’unità del credo, finirono per non trovare attuazione uniforme, suscitando nuove 

divisioni. Le chiese monofisite, ad esempio, non riconobbero il concilio di Calcedonia, che nel 451 

affermò la doppia natura divina e umana del Cristo.  

Gli scismi più gravi sono proseguiti fino ai giorni nostri: nel 1054 la cristianità si divise fra 

comunità dell’oriente e dell’occidente, dando vita alla Chiesa occidentale e alla Chiesa orientale.  

Kiev, Atene e Costantinopoli, l’odierna Istanbul, sono da allora divise da Roma. Larga parte dei 

Balcani, della Russia e la maggioranza dei cristiani mediorientali appartengono alla Chiesa 

ortodossa che non è in comunione con il Papa di Roma.  

La riforma, avviata nel 1517 da Martin Lutero, provocò una nuova scissione all’interno del 

cristianesimo occidentale. Il riformatore di Wittenberg trovò seguito in vaste zone del Sacro 

Romano Impero, particolarmente nell’est e del nord che si staccarono da Roma. Nei paesi 

scandinavi nacquero chiese luterane nazionali. Giovanni Calvino fece della svizzera il centro 

dell’ala riformata del nuovo movimento. L’Europa dell’est e quella meridionale invece, riuscirono 

ad opporsi alle tendenze riformatrici fino al XVI secolo. Un caso a parte e quello dell’Inghilterra: 

Enrico VIII, al quale il papa aveva negato il divorzio da Caterina d’Aragona, decise la separazione 

della Chiesa britannica da Roma. Durante il regno di Maria Tudor, figlia di Enrico VIII vi fu un 

periodo di restaurazione cattolica, ma la sorellastra Elisabetta I che le successe sul trono, diede alla 

Chiesa di stato un’impronta calvinista. 



4 

 

Particolarmente tragica appare, la circostanza che, attraverso le missioni, la frattura tra le Chiese 

europee venisse esportata in altre regioni del pianeta. Fino al tardo XVIII secolo i missionari 

spagnoli e portoghesi avevano mantenuto un ruolo centrale, mentre il luteranesimo era rimasto 

sostanzialmente confinato agli stati europei: anche l’ortodossia non si era impegnata 

particolarmente sul fronte delle missioni. Sotto l’influsso del pietismo cominciarono le prime 

istituzioni missionarie protestanti e i missionari anglosassoni si unirono ai nuovi dominatori. La 

storia della cristianità ha vissuto non solo numerose fratture, ma anche continui tentativi di 

ricomporre l’unità perduta. Già nell’alto e tardo Medioevo furono sigillate unioni con le chiese 

orientali, come quelle dei Concili di Lione (1274) e Firenze (1439). Le ragioni di queste unioni 

furono più di natura politica che confessionale o religiosa: l’impero bizantino, infatti, sotto la 

costante minaccia espansionistica dell’islam, aveva visto ridursi progressivamente i propri territori e  

venir meno il proprio potere. Le unioni, auspicabili dagli imperatori bizantini non furono mai 

recepite né dalla popolazione né dal clero orientale. Dopo la caduta di Costantinopoli nel 1453, 

l’unione di Firenze cadde praticamente nell’oblio. E pur vero che, a partire dal XVI alcune Chiese 

orientali locali si riconciliarono con la Chiesa cattolica. È il caso della chiesa di Ucraina e 

Bielorussia, che nel 1596 si unirono a Roma. Si tratta tuttavia di episodi isolati, che non intaccarono 

la parte più ampia dell’ortodossia. Queste confessioni riunite alla Chiesa romana pur conservando i 

propri riti e l’organizzazione interna, continuano fino ai giorni nostri a incontrare profonda ostilità 

da parte delle Chiese ortodosse.  

Oltre che nel campo dell’ortodossia anche in occidente si fecero tentativi di ricomporre le divisioni. 

Si tratta tuttavia di iniziative destinate a rimanere isolate. 

Le fratture interne alla cristianità si aggravarono nel XIX con la nascita di una miriade di Chiese e 

sette come i testimoni di Geova, gli avventisti e i mormoni. Altre Chiese nazionali indipendenti da 

Roma sorsero in Germania e Polonia. Nei Balcani a seguito dei nazionalismi slavi, nascono nuove 

Chiese autocefale e autonome. Tutto questo non fece altro che aggravare la frantumazione 

dell’ortodossia, indebolendo ulteriormente il patriarca ecumenico di Costantinopoli, titolo onorifico 



5 

 

del massimo rappresentante dell’ortodossia. Anche fra i protestanti si registrano tensioni: su 

pressioni dei regnanti di Prussia e di altre regioni germaniche, le comunità luterane e quelle 

riformate furono forzatamente unificate senza alcun riguardo a questioni di fede. Da quest’unione 

forzata nacque di fatto una nuova confessione, quella delle Chiese provinciali unite. Agli inizi del 

XX secolo si andò affermando una nuova corrente, quella dell’antimodernismo che rese più difficile  

il dialogo ostacolando qualunque forma di innovazione teologica. Accanto a nuove tendenze 

separatiste compaiano tuttavia, i primi segnali di un’inversione di tendenza che anticipa quello che 

sarà il futuro ecumenismo. A Tubinga il teologo cattolico Mohler, grazie alla sua opera Simbolica 

riportò l’attenzione sull’unità. Gli scritti del sacerdote anglicano Newman convertito alla fede 

cattolica e nominato infine cardinale portano sul finire del XIX secolo l’attenzione sulla comunità 

anglicana. Grazie all’influsso di questi teologi la chiesa cattolica avvia una riflessione interna per 

ridefinire la sua posizione verso le altre confessioni. A partire dal Concilio Vaticano I (1869-70) la 

Chiesa si era definita come una società perfetta, autonoma, distinta rispetto allo stato. Invece 

Mohler e Newman, richiamandosi alle definizioni neotestamentarie preferivano vedere nella chiesa 

un organismo vivente piuttosto che un’organizzazione dotata di uno statuto giuridico, un corpo con 

proprie membra invece di una struttura rigidamente gerarchizzata.  

Quest’interpretazione avrebbe cominciato lentamente ad emergere nel XX secolo, affermandosi poi 

col concilio Vaticano II. Era tuttavia necessario che la Chiesa cattolica maturasse questa nuova 

immagine di se per potersi poi aprire al dialogo con le altre Chiese. 

Contemporaneamente compariva sul fronte protestante un fenomeno che sarebbe diventato il 

precursore del movimento ecumenico vero e proprio: cominciarono infatti a sorgere diverse 

organizzazioni sopraconfessionali. Molti pionieri dell’ecumenismo provengono da queste 

organizzazioni, come Nathan Soderblom e John Mott della federazione mondiale degli studenti 

cristiani. Fu proprio negli Stati Uniti che presero le mosse i primi tentativi di collaborazione 

internazionale all’interno delle missioni. Nel 1875 nasce “l’alleanza mondiale delle chiese 

riformate”: il convegno luterano mondiale segue nel 1923, mentre nel 1947 nasce la federazione 



6 

 

luterana mondiale. Pur non trattandosi di organismi ecumenici, queste associazioni prepareranno il 

terreno per l’ecumenismo attraverso il loro carattere internazionale, e la capacità di superare i 

confini confessionali. Nel 1920 dall’esperienza della prima guerra mondiale nasceva la Società 

delle Nazioni. Negli anni 20 e 30 Ginevra divenne la sede delle prime istituzioni ecumeniche: una 

scelta tutt’altro che casuale ispirata dall’intuizione che la cooperazione fra gli stati perseguita dalla 

Società delle Nazioni e l’impegno rivolto all’unità cristiana potesse arricchirsi a vicenda. Mai più i 

popoli cristiani avrebbero dovuto scontrarsi in futuro come durante il primo conflitto mondiale e la 

cooperazione fra le Chiese avrebbe dovuto contribuire al processo di pacificazione. La formazione 

del movimento ecumenico vero e proprio si compie inizialmente sul fronte protestante e 

apparentemente senza una partecipazione della chiesa cattolica. Introdotto per la prima volta da 

Nathan Söderblom e affermatosi dopo il 1919, il termine Ecumenismo racchiude in sé le ragioni 

del movimento: deriva infatti dal verbo greco oikeo, abitare. Nel mondo antico la parola oikoumene 

indicava il mondo abitato. A partire dall’anno 325 le grandi assemblee ecclesiastiche assunsero il 

nome di concili Ecumenici, in quanto rappresentavano, almeno simbolicamente, l’universalità del 

mondo Cristiano. L’intento di Söderblom era quello di creare un movimento mondiale che ponesse 

le condizioni per ricondurre all’unità tutti i Cristiani del pianeta. La sola scelta del termine rivela 

quindi un disegno ben più ampio rispetto a quello di unificare una manciata di chiese protestanti. Il 

momento iniziale lo per il movimento ecumenico lo possiamo intravedere nella conferenza 

mondiale sulle missioni del 1910 a Edimburgo. Accanto a questa prima grande conferenza mondiale 

Ecumenica nacquero altre conferenze mondiali sulle missioni, che, a partire dal 1921 verranno 

coordinate dal “Consiglio Missionario internazionale”, integrato successivamente nel 1961 nel 

“Consiglio Ecumenico delle Chiese”. La Cooperazione nell’impegno missionario costituisce fino 

ai giorni nostri uno stimolo importante all’impegno Ecumenico.  Accanto all’impegno missionario, 

il movimento cristiano per la pace costituisce il secondo caposaldo del movimento Ecumenico. 

L’arcivescovo svedese Nathan Söderblom insieme ad altri rappresentanti di spicco, allo scoppio 

della prima guerra mondiale, fondarono una “Lega Internazionale per la Fratellanza fra le 



7 

 

Chiese”. Söderblom era profondamente convito che l’unità dei Cristiani fosse già esistente in 

quanto imprescindibile dall’unicità di Dio. Egli fu uno dei primi a sottolineare come le apparenti 

divergenze fra le Confessioni potessero costituire una ricchezza per l’intera Cristianità e a ritenere 

la Cattolicità una prerogativa non esclusiva della sola Chiesa di Roma. Egli ebbe a dichiarare che la 

Chiesa Cattolica ha tre settori principali: Cattolico – Ortodosso, Romano – Cattolico e Cattolico 

– Evangelico. Sodrblom riteneva che il riavvicinamento fra le confessioni non sarebbe dovuto 

avvenire attraverso un riavvicinamento delle Dottrine, ma attraverso una pratica religiosa comune.  

Nel 1919 scrisse un memorandum per la lega mondiale per la fratellanza delle Chiese, auspicando 

l’istituzione di una conferenza mondiale delle Chiese e di un consiglio Ecumenico in 

rappresentanza di tutti i cristiani. In questo anticipò alcune delle linee ispiratrici del futuro CEC, ad 

esempio nella sua convinzione che il futuro Consiglio Ecumenico delle Chiese dovesse 

rappresentare lo spirito della Cristianità, ma non potesse rappresentare nessun diritto sulle singole 

Chiese. Söderblom auspicava il coinvolgimento di Roma nel lavoro Ecumenico. Ci vorranno 

tuttavia ancora tre decenni perché il consiglio Ecumenico venga alla luce. Dopo i lavori preparatori 

si tenne finalmente la prima Conferenza mondiale del Cristianesimo pratico che ebbe luogo a 

Stoccolma tra il 19 e 30 agosto nel 1925. la conferenza si concentrò sulla questione sociale e sulla 

pace fra i popoli, sull’educazione cristiana e sulle possibilità di una nuova collaborazione fra le 

Chiese sul terreno pratico, caritativo e organizzativo. La dottrina divide, la pratica unisce divenne il 

motto di Stoccolma. Il 90% dei 661 partecipanti in rappresentanza di 31 Chiese proveniva dall’area 

di Chiese Riformate. Solo una manciata di rappresentanti apparteneva alle giovani Chiese di Africa 

ed Asia. L’unità divenne tangibile per molti attraverso la preghiera comune. Anche se la conferenza 

non produsse risultati concreti apprezzabili, si percepiva tra i partecipanti un forte spirito di unione 

che contagiava le singole Chiese. Una nota di rammarico era l’assenza della Chiesa Cattolico – 

Romana. Fu questo uno dei motivi che portò a considerare ancora prematura la nascita di un 

consiglio Ecumenico Mondiale. Ginevra divenne sempre più il centro del Movimento Ecumenico 



8 

 

da qui vennero coordinate le azioni di sostegno Ecumenico e da qui che partirono annualmente 

seminari Ecumenici.  

Un teologo che avrebbe influenzato il Movimento Ecumenico fino a tutto il periodo del dopo guerra  

sarà Karl Barth. Egli concorda con la Chiesa Cattolica nel ritenere che non si possa creare l’unità 

delle Chiese, ma che questa possa solo essere ricercata e riconosciuta nell’obbedienza all’unità della  

Chiesa realizzata in Gesù Cristo. Per Barth l’unità è “Unità nel Credo”, al quale non è possibile 

fare concessioni in nome di compromessi con altre Chiese.  

Il Vaticano in un primo tempo sembrò mostrare poco interesse allo sviluppo del nuovo movimento  

Ecumenico. Alla vigilia delle conferenze di Stoccolma e Losanna ci furono dei tentativi per ottenere 

la partecipazione della Chiesa Cattolica. Papa Benedetto XV nell’anno 1919 rifiutò ringraziando 

l’invito a partecipare alle conferenze ed invitò invece al ritorno alla vera Chiesa. Poco dopo il Santo  

Uffizio, l’istituzione precedente la congregazione per la dottrina della Fede, vietò ai cattolici la 

collaborazione in tutte quelle associazioni che servivano alla ricostruzione dell’unità. Ma queste 

proibizioni vennero eluse abilmente in alcuni ambienti come quelle del vescovo primate del Belgio 

ed in ambiente Anglicano. Di fronte a queste disobbedienze il vaticano non intervenne ritenendo 

quelle conversazioni di carattere di un discreto sondaggio teologico.  Ciò dimostra che il Vaticano 

in questi primi tempi non si chiuse per principio alla questione Ecumenica. L’interesse romano si 

diresse dapprima all’ortodossia. Questo Avvicinamento ai Cristiani separati dell’Oriente preparava 

l’altro processo di avvicinamento in direzione dei protestanti che, dal punto di vista romano, erano 

più lontani nella dottrina e nella prassi della Fede.  

Tra Cattolici ed Ortodossi sostanzialmente ci sono due grandi differenze: riguardo al primato 

Papale e per quanto concerne lo Spirito Santo. Un altro autore che favorisce il movimento 

Ecumenico è il cattolico Yves Congar che è guidato dalla convinzione che la Chiesa una ed 

indivisa esista già, l’unità e la cattolicità fanno parte delle sue proprietà essenziali. Poiché l’unità è 

opera di Dio e non sin può conseguire solo attraverso delle conferenze, egli ritiene giusto che Roma 

si sia tenuta lontano dal movimento Ecumenico. Da parte Cattolica, inoltre la questione 



9 

 

dell’Ecumenismo venne mantenuta viva anche attraverso la preghiera per l’unità: il Cattolico 

americano Paul Watson divenne il vero creatore della settimana annuale di preghiera in 

gennaio(dal 18 al 25) che venne approvata nel 1908 da Pio X e dal 1940 viene celebrata con 

autorizzazione papale contemporaneamente ai Protestanti. Essa venne diffusa dal sacerdote francese 

Paul Couturier che sentì la vocazione per l’Ecumenismo in modo particolare mentre assisteva gli 

Ortodossi Russi in esilio al termine della Prima Guerra Mondiale. Egli ravvisò il proprio compito 

nella promozione della preghiera per l’unità e fece notare che Gv. 17 non è una norma ma una 

preghiera, per cui Ecumenismo deve significare: pregare insieme il Signore. In questo senso fin 

dagli anni 30 egli redasse dei testi per la settimana mondiale di preghiera che si teneva in gennaio 

ed inoltre pregava piuttosto con i cristiani separati invece che per il loro ritorno. Aveva di mira 

l’unità della Chiesa di Cristo, come Lui la vuole e quando Lui la vuole. Da parte Cattolica Couturier 

è ritenuto il vero fondatore dell’Ecumenismo spirituale. Fin da principio la Chiesa Vetero – 

Cattolica ebbe un ruolo importante Nell’ecumenismo. Sorta dalla protesta contro il Dogma 

dell’infallibilità proclamato dal Concilio Vaticano I (1870), essa si concepisce come Chiesa – 

Ponte fra Cattolicesimo e Protestantesimo. Nelle prime conferenze Ecumeniche Mondiale e nel 

CEC emerse continuamente una grande vicinanza con l’Ortodossia e con gli Anglicani, dato che 

tutte e tre le comunità presentano una costituzione episcopale. Nel 1931 si arrivò alla piena 

comunione ecclesiale fra Anglicani e Vetero – cattolici. Il dialogo con le Chiese Orientali ha subito 

una battuta dì arresto a causa dell’ordinazione delle donne introdotta dai Vetero – Cattolici e 

dell’intercomunione con i Protestanti e gli Anglicani. Per gli stessi motivi, al momento non si 

possono attendere progressi sostanziali nel rapporto dei Vetero – Cattolici con la Chiesa Cattolico – 

Romana.   

Nel 1959, Giovanni XXIII convocò inaspettatamente un Concilio Universale per l’anno 1962 il 

Segretariato per l’unità dei Cristiani, che il Papa fondò, è strettamente collegato a questo 

annuncio. Nel decennio precedente, nei circoli Ecumenici era cresciuto il malcontento per il modo 

in cui la questione dell’unità veniva trattata dal santo Uffizio. Ora nel nuovo Dicastero Vaticano 



10 

 

vennero tessuto i fili del dialogo con le singole confessioni e con il CEC. Nel 1961 si giunse per la 

prima volta all’invio di osservatori ad una conferenza mondiale del CEC per opera del Segretariato 

per L’Unità dei Cristiani. Durante il Concilio la cura degli osservatori conciliari non cattolici era 

nelle mani del nuovo ufficio. Giovanni paolo II nel 1988 valorizzò ulteriormente il Segretariato e lo 

equiparò come consiglio agli altri Dicasteri Vaticani. Il Vaticano II non avrebbe sicuramente 

rappresentato un successo strepitoso per la questione dell’unità se il terreno no fosse stato preparato 

dal cosiddetto Ecumenismo Spirituale. In questo concetto si riassumono le attività silenziose e 

pazienti di coloro che pregano e partecipano a circoli interconfessionali di dialogo e biblici di autori 

di spiritualità e religiosi ecumenicamente impegnati. Uno degli esempi è la Comunità di Taizé. In 

questa piccola località della Borgogna si à sempre praticato l’Ecumenismo Spirituale in quanto li i 

Cristiani di tutte le confessioni pregano per l’unità. Il teologo svizzero riformato frère Roger 

Schutz fondò durante la seconda guerra mondiale prima una comunità evangelica poi, una 

confraternita cristiana sovra confessionale. Ecumenicamente orientato è anche il movimento dei 

Focolari, una comunità spirituale fondata dall’italiana Chiara Lubich ed approvata dal vaticano 

nel 1962. Dopo che la fondatrice si era incontrata con il Primate anglicano Michael Ramsiy ed il 

Patriarca Ortodosso Atenagora, il movimento, già a partire dagli anni 60 fu ammesso nelle chiese 

non cattoliche. La sua spiritualità è caratterizzata dall’unione con Dio e fra gli uomini. 

L’orientamento verso la parola di Dio e la sua applicazione pratica nella vita di ogni giorno 

suscitarono l’interesse specie nei Cristiani – Protestanti. A partire dal 1965 nel centro ecumenico 

per la vita a Ottmaring in Germania, si sperimenta un modo fraterno nel stare insieme fra Cristiani 

Evangelici e Cattolici. 

 


