ECUMENISMO

In nessun altro luogo al mondo la divisione della cristianita risulta cosi evidente e percepibile come
Nel suo principale santuario, la chiesa del Santo Sepolcro di Gerusalemme. Ogni venerdi alle
quindici, I’ora della morte del Cristo, si assiste ad un inconsueto scenario: i monaci greco- ortodossi
sfilano in solenne processione in direzione del Santo Sepolcro e intonano i loro canti, avvolti in una
nube di incenso. Contemporaneamente, dalla porta lasciata aperta della cappella riservata alla
Chiesa cattolica, giunge dalla navata I’intensa spiritualita dei canti latini della liturgia della
Passione. Lo scenario si allarga e un gruppo di giovani cantori armeni, animato dai propri maestri,
cerca di sovrastare con la potenza delle voci bianche le litanie degli altri. Un turbinio di voci,
incapace di raggiungere 1’armonia di un coro e poco consono alla sacralita del luogo. Neppure i,
dove il nostro Signore & morto e sepolto, i cristiani delle diverse confessioni sono capaci di trovare
unita nella comunione della preghiera.

Scopo dell’ecumenismo ¢ quello di ricostruire I’unita visibile dei cristiani in conformita al volere di
Cristo. Anche se i rappresentanti di tutte le chiese e delle comunita ecclesiali sesmbrano concordare
sulla necessita di realizzare 1’auspicio della preghiera di nostro Signore” che tutti siano una cosa
sola”, diversi sono i percorsi per raggiungere lo scopo. La ricostruzione dell’unita viene perseguita
con modelli e obbiettivi differenti e privi di reciproca connessione. E’ in questo che ancora oggi
risiede una delle principali difficolta del movimento ecumenico.

Non si pud comprendere 1’ecumenismo moderno, senza dubbio uno dei fenomeni piu significativi
del XX secolo, senza soffermarsi sul principio da cui esso trae ispirazione:la parola del Nuovo
Testamento. Essa, infatti, guida ancora oggi ogni sorta di impegno ecumenico.

Secondo la sacra scrittura, I’unita dei cristiani ¢ anzitutto opera di Dio, non dell’uomo. Il Nuovo
Testamento considera 1’unita di tutti i credenti in un unico Dio una conseguenza diretta del

Monoteismo: cosi i pagani, che adorano diverse divinita, sono divisi, mentre i cristiani,



richiamandosi a un unico Dio, diventano in lui una cosa sola. Il Dio unico & verita, come sostiene
I’apostolo Paolo rivolgendosi agli ateniesi, e la verita e una e indivisibile (At 17).

Con il suo intervento salvifico, Dio entra in comunione con 1’uomo, dando vita al tempo stesso alla

comunita di tutti coloro che credono in lui. Tale comunione si manifesta nel battesimo, che
stabilisce un legame inscindibile con Gesu Cristo, Signore della Chiesa: “Un solo corpo, un solo
spirito...un solo Signore, una sola fede, un solo battesimo. Un solo Dio Padre di tutti, che é al di
sopra di tutti, agisce per mezzo di tutti ed ¢ presente in tutti” (Ef 4,4).Per Paolo la Chiesa
rappresenta un unico corpo di cui i cristiani rappresentano le membra e Cristo é il capo(1Cor
12).Compito dei suoi ministri & quello di custodire questa unita (Ef 4,11). L’unita sancita dal
battesimo si rinnova perennemente nel rito dell’eucarestia, con il quale i cristiani partecipano del
Cristo, rinnovando il proprio essere comunita. Il concilio Vaticano Il afferma che la comunita dei
cristiani, fondata nel battesimo, trova la sua piu alta espressione nella comunita eucaristica. L’unita
ecclesiale coincide sempre, secondo una interpretazione condivisa dalla maggior parte delle
confessioni, anche con la comunione eucaristica.

La divisione della cristianita, pertanto, continuera a persistere fino a quando i cristiani delle diverse

confessioni non potranno unirsi intorno a un altare per celebrare I’eucarestia.

Secondo il Nuovo Testamento, la comunione dei cristiani con Dio e tra loro, non pud andare
smarrita. Essa appartiene al dono di Gesu Cristo che, la sera prima della sua morte, pregava per
I’'unita dei suoi discepoli: “Perché tutti siano una cosa sola. Come tu, Padre, sei in me e io in te
siano anch’essi in noi una cosa sola, perché il mondo creda che tu mi hai mandato” (Gv 17,21).

La preghiera di Gesu, divenuta programmatica per il movimento ecumenico, fu richiamata da Papa

Giovanni Paolo 11 nel 1995 in premessa all’Enciclica Ut unum sint sull’impegno ecumenico. Nella
Preghiera di Gesu I’unita costituisce un carattere essenziale della Chiesa, come richiamato nel credo
di tutte le grandi confessioni religiose: “Credo la Chiesa una, santa, cattolica e apostolica”.

Le divisioni sono presenti fra i discepoli di Gesu gia in epoca neotestamentaria. Nella comunita di



Corinto alcune credenze(gnostiche) sembravano aver creato divisioni interne fra i membri del
gruppo e alcuni fedeli avevano gia abbandonato la comunita. La lettera dell’apostolo Paolo ai
cristiani della Galazia e gli Atti degli Apostoli testimoniano una lotta interna, sorta all’interno della
giovane Chiesa, fra coloro che provenivano dal giudaismo e i nuovi cristiani non giudei.

Queste contrapposizioni, hanno profondamente minato 1’unita della Chiesa del I secolo. L’unita dei
cristiani ha conosciuto minacce in ogni epoca della storia della chiesa: praticamente ogni secolo ha
vissuto tensioni e contrapposizioni le decisioni dei grandi concili dell’antichita, che avrebbero
dovuto tutelare 1’unita del credo, finirono per non trovare attuazione uniforme, suscitando nuove
divisioni. Le chiese monofisite, ad esempio, non riconobbero il concilio di Calcedonia, che nel 451
affermo la doppia natura divina e umana del Cristo.

Gli scismi piu gravi sono proseguiti fino ai giorni nostri: nel 1054 la cristianita si divise fra
comunita dell’oriente e dell’occidente, dando vita alla Chiesa occidentale e alla Chiesa orientale.
Kiev, Atene e Costantinopoli, I’odierna Istanbul, sono da allora divise da Roma. Larga parte dei
Balcani, della Russia e la maggioranza dei cristiani mediorientali appartengono alla Chiesa
ortodossa che non € in comunione con il Papa di Roma.

La riforma, avviata nel 1517 da Martin Lutero, provoco una nuova scissione all’interno del
cristianesimo occidentale. 1l riformatore di Wittenberg trovo seguito in vaste zone del Sacro
Romano Impero, particolarmente nell’est ¢ del nord che si staccarono da Roma. Nei paesi
scandinavi nacquero chiese luterane nazionali. Giovanni Calvino fece della svizzera il centro
dell’ala riformata del nuovo movimento. L’Europa dell’est e quella meridionale invece, riuscirono
ad opporsi alle tendenze riformatrici fino al XVI secolo. Un caso a parte e quello dell’ Inghilterra:
Enrico VIII, al quale il papa aveva negato il divorzio da Caterina d’Aragona, decise la separazione
della Chiesa britannica da Roma. Durante il regno di Maria Tudor, figlia di Enrico VIII vi fu un
periodo di restaurazione cattolica, ma la sorellastra Elisabetta | che le successe sul trono, diede alla

Chiesa di stato un’impronta calvinista.



Particolarmente tragica appare, la circostanza che, attraverso le missioni, la frattura tra le Chiese
europee venisse esportata in altre regioni del pianeta. Fino al tardo XVIII secolo i missionari
spagnoli e portoghesi avevano mantenuto un ruolo centrale, mentre il luteranesimo era rimasto
sostanzialmente confinato agli stati europei: anche 1’ortodossia non si era impegnata
particolarmente sul fronte delle missioni. Sotto I’influsso del pietismo cominciarono le prime
istituzioni missionarie protestanti e i missionari anglosassoni si unirono ai nuovi dominatori. La
storia della cristianitd ha vissuto non solo numerose fratture, ma anche continui tentativi di
ricomporre 1’unita perduta. Gia nell’alto e tardo Medioevo furono sigillate unioni con le chiese
orientali, come quelle dei Concili di Lione (1274) e Firenze (1439). Le ragioni di queste unioni
furono piu di natura politica che confessionale o religiosa: 1’impero bizantino, infatti, sotto la
costante minaccia espansionistica dell’islam, aveva visto ridursi progressivamente i propri territori e
venir meno il proprio potere. Le unioni, auspicabili dagli imperatori bizantini non furono mai
recepite né dalla popolazione né dal clero orientale. Dopo la caduta di Costantinopoli nel 1453,
I’unione di Firenze cadde praticamente nell’oblio. E pur vero che, a partire dal XV1 alcune Chiese
orientali locali si riconciliarono con la Chiesa cattolica. E il caso della chiesa di Ucraina e
Bielorussia, che nel 1596 si unirono a Roma. Si tratta tuttavia di episodi isolati, che non intaccarono
la parte pit ampia dell’ortodossia. Queste confessioni riunite alla Chiesa romana pur conservando i
propri riti e I’organizzazione interna, continuano fino ai giorni nostri a incontrare profonda ostilita
da parte delle Chiese ortodosse.

Oltre che nel campo dell’ortodossia anche in occidente si fecero tentativi di ricomporre le divisioni.
Si tratta tuttavia di iniziative destinate a rimanere isolate.

Le fratture interne alla cristianita si aggravarono nel XIX con la nascita di una miriade di Chiese e
sette come i testimoni di Geova, gli avventisti e i mormoni. Altre Chiese nazionali indipendenti da
Roma sorsero in Germania e Polonia. Nei Balcani a seguito dei nazionalismi slavi, nascono nuove
Chiese autocefale e autonome. Tutto questo non fece altro che aggravare la frantumazione

dell’ortodossia, indebolendo ulteriormente il patriarca ecumenico di Costantinopoli, titolo onorifico
4



del massimo rappresentante dell’ortodossia. Anche fra i protestanti si registrano tensioni: su
pressioni dei regnanti di Prussia e di altre regioni germaniche, le comunita luterane e quelle
riformate furono forzatamente unificate senza alcun riguardo a questioni di fede. Da quest’unione
forzata nacque di fatto una nuova confessione, quella delle Chiese provinciali unite. Agli inizi del
XX secolo si ando affermando una nuova corrente, quella dell’antimodernismo che rese piu difficile
il dialogo ostacolando qualunque forma di innovazione teologica. Accanto a nuove tendenze
separatiste compaiano tuttavia, i primi segnali di un’inversione di tendenza che anticipa quello che
sara il futuro ecumenismo. A Tubinga il teologo cattolico Mohler, grazie alla sua opera Simbolica
riportd D’attenzione sull’unita. Gli scritti del sacerdote anglicano Newman convertito alla fede
cattolica e nominato infine cardinale portano sul finire del XIX secolo I’attenzione sulla comunita
anglicana. Grazie all’influsso di questi teologi la chiesa cattolica avvia una riflessione interna per
ridefinire la sua posizione verso le altre confessioni. A partire dal Concilio Vaticano | (1869-70) la
Chiesa si era definita come una societa perfetta, autonoma, distinta rispetto allo stato. Invece
Mohler e Newman, richiamandosi alle definizioni neotestamentarie preferivano vedere nella chiesa
un organismo vivente piuttosto che un’organizzazione dotata di uno statuto giuridico, un corpo con
proprie membra invece di una struttura rigidamente gerarchizzata.

Quest’interpretazione avrebbe cominciato lentamente ad emergere nel XX secolo, affermandosi poi
col concilio Vaticano Il. Era tuttavia necessario che la Chiesa cattolica maturasse questa nuova
immagine di se per potersi poi aprire al dialogo con le altre Chiese.

Contemporaneamente compariva sul fronte protestante un fenomeno che sarebbe diventato il
precursore del movimento ecumenico vero e proprio: cominciarono infatti a sorgere diverse
organizzazioni sopraconfessionali. Molti pionieri dell’ecumenismo provengono da queste
organizzazioni, come Nathan Soderblom e John Mott della federazione mondiale degli studenti
cristiani. Fu proprio negli Stati Uniti che presero le mosse i primi tentativi di collaborazione
internazionale all’interno delle missioni. Nel 1875 nasce “l’alleanza mondiale delle chiese

riformate”: il convegno luterano mondiale segue nel 1923, mentre nel 1947 nasce la federazione
5



luterana mondiale. Pur non trattandosi di organismi ecumenici, queste associazioni prepareranno il
terreno per I’ecumenismo attraverso il loro carattere internazionale, e la capacitd di superare i
confini confessionali. Nel 1920 dall’esperienza della prima guerra mondiale nasceva la Societa
delle Nazioni. Negli anni 20 e 30 Ginevra divenne la sede delle prime istituzioni ecumeniche: una
scelta tutt’altro che casuale ispirata dall’intuizione che la cooperazione fra gli stati perseguita dalla
Societa delle Nazioni e I’impegno rivolto all’unita cristiana potesse arricchirsi a vicenda. Mai piu i
popoli cristiani avrebbero dovuto scontrarsi in futuro come durante il primo conflitto mondiale e la
cooperazione fra le Chiese avrebbe dovuto contribuire al processo di pacificazione. La formazione
del movimento ecumenico vero e proprio si compie inizialmente sul fronte protestante e
apparentemente senza una partecipazione della chiesa cattolica. Introdotto per la prima volta da
Nathan Séderblom e affermatosi dopo il 1919, il termine Ecumenismo racchiude in sé le ragioni
del movimento: deriva infatti dal verbo greco oikeo, abitare. Nel mondo antico la parola oikoumene
indicava il mondo abitato. A partire dall’anno 325 le grandi assemblee ecclesiastiche assunsero il
nome di concili Ecumenici, in quanto rappresentavano, almeno simbolicamente, 1’universalita del
mondo Cristiano. L’intento di S6derblom era quello di creare un movimento mondiale che ponesse
le condizioni per ricondurre all’unita tutti i Cristiani del pianeta. La sola scelta del termine rivela
quindi un disegno ben piu ampio rispetto a quello di unificare una manciata di chiese protestanti. I
momento iniziale lo per il movimento ecumenico lo possiamo intravedere nella conferenza
mondiale sulle missioni del 1910 a Edimburgo. Accanto a questa prima grande conferenza mondiale
Ecumenica nacquero altre conferenze mondiali sulle missioni, che, a partire dal 1921 verranno
coordinate dal “Consiglio Missionario internazionale”, integrato successivamente nel 1961 nel
“Consiglio Ecumenico delle Chiese”. La Cooperazione nell’impegno missionario costituisce fino
ai giorni nostri uno stimolo importante all’impegno Ecumenico. Accanto all’impegno missionario,
il movimento cristiano per la pace costituisce il secondo caposaldo del movimento Ecumenico.
L’arcivescovo svedese Nathan Soderblom insieme ad altri rappresentanti di spicco, allo scoppio

della prima guerra mondiale, fondarono una “Lega Internazionale per la Fratellanza fra le
6



Chiese”. Soderblom era profondamente convito che ’unita dei Cristiani fosse gia esistente in
quanto imprescindibile dall’unicita di Dio. Egli fu uno dei primi a sottolineare come le apparenti
divergenze fra le Confessioni potessero costituire una ricchezza per I’intera Cristianita e a ritenere
la Cattolicita una prerogativa non esclusiva della sola Chiesa di Roma. Egli ebbe a dichiarare che la
Chiesa Cattolica ha tre settori principali: Cattolico — Ortodosso, Romano — Cattolico e Cattolico
— Evangelico. Sodrblom riteneva che il riavvicinamento fra le confessioni non sarebbe dovuto
avvenire attraverso un riavvicinamento delle Dottrine, ma attraverso una pratica religiosa comune.
Nel 1919 scrisse un memorandum per la lega mondiale per la fratellanza delle Chiese, auspicando
I’istituzione di una conferenza mondiale delle Chiese e di un consiglio Ecumenico in
rappresentanza di tutti i cristiani. In questo anticipo alcune delle linee ispiratrici del futuro CEC, ad
esempio nella sua convinzione che il futuro Consiglio Ecumenico delle Chiese dovesse
rappresentare lo spirito della Cristianita, ma non potesse rappresentare nessun diritto sulle singole
Chiese. Soderblom auspicava il coinvolgimento di Roma nel lavoro Ecumenico. Ci vorranno
tuttavia ancora tre decenni perché il consiglio Ecumenico venga alla luce. Dopo i lavori preparatori
si tenne finalmente la prima Conferenza mondiale del Cristianesimo pratico che ebbe luogo a
Stoccolma tra il 19 e 30 agosto nel 1925. la conferenza si concentro sulla questione sociale e sulla
pace fra 1 popoli, sull’educazione cristiana e sulle possibilita di una nuova collaborazione fra le
Chiese sul terreno pratico, caritativo e organizzativo. La dottrina divide, la pratica unisce divenne il
motto di Stoccolma. I1 90% dei 661 partecipanti in rappresentanza di 31 Chiese proveniva dall’area
di Chiese Riformate. Solo una manciata di rappresentanti apparteneva alle giovani Chiese di Africa
ed Asia. L’unita divenne tangibile per molti attraverso la preghiera comune. Anche se la conferenza
non produsse risultati concreti apprezzabili, si percepiva tra i partecipanti un forte spirito di unione
che contagiava le singole Chiese. Una nota di rammarico era 1’assenza della Chiesa Cattolico —
Romana. Fu questo uno dei motivi che portdo a considerare ancora prematura la nascita di un

consiglio Ecumenico Mondiale. Ginevra divenne sempre piu il centro del Movimento Ecumenico



da qui vennero coordinate le azioni di sostegno Ecumenico e da qui che partirono annualmente
seminari Ecumenici.

Un teologo che avrebbe influenzato il Movimento Ecumenico fino a tutto il periodo del dopo guerra
sara Karl Barth. Egli concorda con la Chiesa Cattolica nel ritenere che non si possa creare 1’unita
delle Chiese, ma che questa possa solo essere ricercata e riconosciuta nell’obbedienza all’unita della

Chiesa realizzata in Gesu Cristo. Per Barth I’unita ¢ “Unita nel Credo”, al quale non e possibile

fare concessioni in nome di compromessi con altre Chiese.

Il VVaticano in un primo tempo sembrd mostrare poco interesse allo sviluppo del nuovo movimento
Ecumenico. Alla vigilia delle conferenze di Stoccolma e Losanna ci furono dei tentativi per ottenere
la partecipazione della Chiesa Cattolica. Papa Benedetto XV nell’anno 1919 rifiutd ringraziando
I’invito a partecipare alle conferenze ed invito invece al ritorno alla vera Chiesa. Poco dopo il Santo
Uffizio, Iistituzione precedente la congregazione per la dottrina della Fede, vietd ai cattolici la
collaborazione in tutte quelle associazioni che servivano alla ricostruzione dell’unita. Ma queste
proibizioni vennero eluse abilmente in alcuni ambienti come quelle del vescovo primate del Belgio
ed in ambiente Anglicano. Di fronte a queste disobbedienze il vaticano non intervenne ritenendo
quelle conversazioni di carattere di un discreto sondaggio teologico. Cio dimostra che il Vaticano
in questi primi tempi non si chiuse per principio alla questione Ecumenica. L’interesse romano si
diresse dapprima all’ortodossia. Questo Avvicinamento ai Cristiani separati dell’Oriente preparava
I’altro processo di avvicinamento in direzione dei protestanti che, dal punto di vista romano, erano
piu lontani nella dottrina e nella prassi della Fede.

Tra Cattolici ed Ortodossi sostanzialmente ci sono due grandi differenze: riguardo al primato
Papale e per quanto concerne lo Spirito_Santo. Un altro autore che favorisce il movimento
Ecumenico ¢ il cattolico Yves Congar che & guidato dalla convinzione che la Chiesa una ed
indivisa esista gia, I’unita ¢ la cattolicita fanno parte delle sue proprieta essenziali. Poiché 1’unita ¢
opera di Dio e non sin puo conseguire solo attraverso delle conferenze, egli ritiene giusto che Roma

si sia tenuta lontano dal movimento Ecumenico. Da parte Cattolica, inoltre la questione
8



dell’Ecumenismo venne mantenuta viva anche attraverso la preghiera per 'unita: il Cattolico
americano Paul Watson divenne il vero creatore della settimana annuale di preghiera in
gennaio(dal 18 al 25) che venne approvata nel 1908 da Pio X e dal 1940 viene celebrata con
autorizzazione papale contemporaneamente ai Protestanti. Essa venne diffusa dal sacerdote francese
Paul Couturier che senti la vocazione per I’Ecumenismo in modo particolare mentre assisteva gli
Ortodossi Russi in esilio al termine della Prima Guerra Mondiale. Egli ravviso il proprio compito
nella promozione della preghiera per I'unita e fece notare che Gv. 17 non ¢ una norma ma una
preghiera, per cui Ecumenismo deve significare: pregare insieme il Signore. In questo senso fin
dagli anni 30 egli redasse dei testi per la settimana mondiale di preghiera che si teneva in gennaio
ed inoltre pregava piuttosto con i cristiani separati invece che per il loro ritorno. Aveva di mira
I’unita della Chiesa di Cristo, come Lui la vuole ¢ quando Lui la vuole. Da parte Cattolica Couturier
e ritenuto il vero fondatore dell’Ecumenismo spirituale. Fin da principio la Chiesa Vetero —
Cattolica ebbe un ruolo importante Nell’ecumenismo. Sorta dalla protesta contro il Dogma
dell’infallibilita proclamato dal Concilio Vaticano | (1870), essa si concepisce come Chiesa —
Ponte fra Cattolicesimo e Protestantesimo. Nelle prime conferenze Ecumeniche Mondiale e nel
CEC emerse continuamente una grande vicinanza con 1’Ortodossia e con gli Anglicani, dato che
tutte e tre le comunita presentano una costituzione episcopale. Nel 1931 si arrivo alla piena
comunione ecclesiale fra Anglicani e Vetero — cattolici. 1l dialogo con le Chiese Orientali ha subito
una battuta di arresto a causa dell’ordinazione delle donne introdotta dai Vetero — Cattolici e
dell’intercomunione con i Protestanti e gli Anglicani. Per gli stessi motivi, al momento non si
possono attendere progressi sostanziali nel rapporto dei Vetero — Cattolici con la Chiesa Cattolico —
Romana.

Nel 1959, Giovanni XXIII convoco inaspettatamente un Concilio Universale per I’anno 1962 il
Segretariato per I’unita dei Cristiani, che il Papa fondo, e strettamente collegato a questo
annuncio. Nel decennio precedente, nei circoli Ecumenici era cresciuto il malcontento per il modo

in cui la questione dell’unita veniva trattata dal santo Uffizio. Ora nel nuovo Dicastero Vaticano
9



vennero tessuto i fili del dialogo con le singole confessioni e con il CEC. Nel 1961 si giunse per la
prima volta all’invio di osservatori ad una conferenza mondiale del CEC per opera del Segretariato
per L’Unita dei Cristiani. Durante il Concilio la cura degli osservatori conciliari non cattolici era
nelle mani del nuovo ufficio. Giovanni paolo Il nel 1988 valorizzo ulteriormente il Segretariato e lo
equipard come consiglio agli altri Dicasteri Vaticani. Il Vaticano Il non avrebbe sicuramente
rappresentato un successo strepitoso per la questione dell’unita se il terreno no fosse stato preparato
dal cosiddetto Ecumenismo Spirituale. In questo concetto si riassumono le attivita silenziose e
pazienti di coloro che pregano e partecipano a circoli interconfessionali di dialogo e biblici di autori
di spiritualita e religiosi ecumenicamente impegnati. Uno degli esempi & la Comunita di Taizé. In
questa piccola localita della Borgogna si a sempre praticato I’Ecumenismo Spirituale in quanto li i
Cristiani di tutte le confessioni pregano per 1’unita. Il teologo svizzero riformato frére Roger
Schutz fondo durante la seconda guerra mondiale prima una comunita evangelica poi, una
confraternita cristiana sovra confessionale. Ecumenicamente orientato e anche il movimento dei
Focolari, una comunita spirituale fondata dall’italiana Chiara Lubich ed approvata dal vaticano
nel 1962. Dopo che la fondatrice si era incontrata con il Primate anglicano Michael Ramsiy ed il
Patriarca Ortodosso Atenagora, il movimento, gia a partire dagli anni 60 fu ammesso nelle chiese
non cattoliche. La sua spiritualita ¢ caratterizzata dall’'unione con Dio e fra gli uomini.
L’orientamento verso la parola di Dio e la sua applicazione pratica nella vita di ogni giorno
suscitarono I’interesse specie nei Cristiani — Protestanti. A partire dal 1965 nel centro ecumenico
per la vita a Ottmaring in Germania, si sperimenta un modo fraterno nel stare insieme fra Cristiani

Evangelici e Cattolici.

10



