Francesco Saverio Paradiso

SANT'ANGELO IN FORMIS
Der Tempel der Diana Die Basilika
Kunstflhrer

Ins Deutsche Ubertragen von Dr. Peter Herget
Redaktionell bearbeitet von Christian Grohmann-Colella

Bilder: Vito Perrotta
Grafische Darstellung: Nuova Poligrafica - Gaeta
Druckerei: Nuova Poligrafica - Gaeta
Copyright 1995: alle Rechte vorbehalten
Sponsor: Difdzese Capua
Fremdverkehrsamt Caserta
Gemeinde Capua (Kulturassessoramt)
Vito Perrotta

Umschlagbild: VVorplatz und Fassade der Basilika "'S. Angelo in Formis™
INHALT

Vorwort

Der Tempel der Diana
Die Legende und die Historie
Das Podium
Der Fultboden

Die Basilika
Geschichtliches
Richard I.
Desiderius
Der Campanile
Der Portikus
Das Innere
Der Fuliboden
Die Fresken



Rundgang zur Bildlektire
Mittelapsis
Altes Testament
Propheten und Heilige
Neues Testament
Jungstes Gericht
Weitere Fresken

SchlufRwort

VORWORT

Das Gebiet, in dem die Benediktinerabtei Sant'Angelo in Formis aufragt, scheint das
Privileg zu haben, seit jeher und fir immer ein heiliger Ort zu sein.

In seiner Stille haben sich die Legenden Kampaniens und die Geheimnisse der
vorchristlichen wie der christlichen Religion bewahrt. Hier geht der Blick hinunter
auf die Ebene, in der man das antike Capua erahnt; einst beriihmt wegen seines
Reichtums und seiner Geschichte.

Von hier haben die Schriftsteller aus Capua und Rom phantasiert, hier wurde die
Geschichte der beiden Stadte erzahlt, die ebenfalls die Geschichte ist: der Etrusker,
der Samniten, Hannibals, Sullas, Augustus, Vespasians, Petrus, Paulus, Priscus, der
Langobarden, der Benediktiner, der Bourbonen, der Garibaldianer - alle haben hier
ihre Spuren hinterlassen.

Dieser antike Hintergrund fand seinen Niederschlag in der Entwicklung des Orts- und
des Abteinamens?

So nennt man seit dem Altertum den Berg, an dessen Ful3 die Abtei gelegen ist, Mons
Tifata, (heute: Monte Tifata) oder Mons (lat. Berg) Dianae tifatinae, da er in der
Antike als Sitz und Heiligtum der Gottin Diana betrachtet wurde. Die Bezeichung
Vicus (lat. Ort) Dianae und Pagus (lat.Dorf) Dianae stammt von der urspringlichen
Ansammlung von Bauwerken am FulRe des Berges, die sowohl sakralen wie privaten
Ursprungs waren, darunter Thermen und grol3e Villen; genauso wie die ebenfalls zu
findende Namensgebung ad formam Dianae auf die Grenzen zuriickverweist, die
Kaiser Augustus zum Schutz der Besitzungen der Gottheit festgelegt hatte, und die
spater von Vespasian bestatigt wurden. Eine Erklarung fir den Zusatz in formis sieht
man in der Benennung nach den Aquéadukten, die Wasser vom Berg hinunter in das
antike und neue Capua brachten. Von dort stammt auch die Bezeichnung Ad Arcum
Dianae, ausgehend von dem Triumphbogen, der von den Capuanern zu Ehren des
Septimus Severus 196 n. Chr. errichtet wurde.

Mit Verbreitung des Christentums wurde der Hain schlielich zur christlichen
Religionsstétte und die hier errichtete Kirche dem Erzengel Michael geweiht. Das
spiegelt sich seither auch im Orts- und Abteinahmen wieder: Angelo de Monte, S.
Angelo ad formas, bis hin zum heute gebrauchlichen S. Angelo in formis.



DER TEMPEL DER DIANA

DIE LEGENDE UND DIE HISTORIE

Die tifatinischen Hugel sind heute 6¢de und unfruchtbar. Einst jedoch waren sie mit
dichten Waldern bedeckt und hatten eine reiche und vielféltige Fauna. (Caius Silius
Italicus, ein romischer Historiker, erwahnt in seinem "Le Puniche" sogar Léwen); der
Name "tifata" leitet sich mdglicherweise her von den Eichen von seltener GroRe und
Schonheit, die hier gediehen. Zahlreiche Quellen sprudelten am westlichen Abhang;
bekdmmliche und heilkraftige Wasser, bewohnt von Nymphen und besten geeignet
fur Thermalkuren, speisten einen See am Fulle des Berges. Leicht zu verstehen ist
daher der Ursprung des Kultes fir die Gottheit der Walder und der Jagd: Diana (Abb.
7;8;9).

Diana war die dritte unter den Hauptgottheiten von Capua und das Alter ihres
Tempels ist vermutlich so alt wie das des Dianenkultes selbst. Dieser Tempel war der
prachtigste in der Stadt und der einzige, der ihr in Campanien gewidmet war. Seine
Berthmtheit war nicht nur auf Campanien beschrankt, sie drang durch ganz Italien
und dartiber hinaus, wie sich aus Inschriften ergibt, die man in den rémischen
Provinzen Gallien und Pannonien gefunden hat.

Die Geschichte des Heiligtums in den ersten Jahrhunderten seines Bestehens liegt
noch im Dunkeln. Zwischen dem Ende des 4. Jh. und dem 3. Jh. v. Chr. finden wir
eine bemerkenswerte Bautatigkeit, die zur Errichtung des Fundaments und des
Podiums gefuhrt hat. Der Tempel hatte ein eigenes Aerar (Tempelkasse), das gut
geflllt wurde aus den Spenden der Glaubigen und aus den Ertrégen, die aus den
unzahligen Besitzungen kamen; so reich, da seine Verwalter den Tempel in
verschiedenen Epochen restaurieren, verschénern und vergroRern konnten. 135 v.
Chr. errichtete Fulvius Flaccus von der Beute aus dem illyrischen Krieg eine
Begrenzungsmauer. 99 v. Chr. erfolgten durch die Verwalter weitere Bauarbeiten:
eine breite Freitreppe, die zur Terrasse vor dem Tempel fihrte, der Portikus, das
Vestibdl, die Boden, die Statuen von Castor und Pollux, die Begrenzungsmauern und
weitere Arbeiten, die der Funktionalitdt und Zugénglichkeit des gesamten heiligen
Bezirkes dienten. Sulla widmete aus Dank flr den Sieg Uber den Konsul Gaius
Norbanus 83 v. Chr. (Capua ergab sich Sulla am 1.11.82 v. Chr.) der Diana die
Felder, auf denen sich die Schlacht abgespielt hatte, und den gesamten Berg Tifata
mit allen Quellen.

74. v. Chr. gab es einen erneuten Eingriff gemaR einer Inschrift, die noch im
FulRboden der Kirche erhalten ist. Der Tempel wurde vielleicht vollstandig
restauriert, mit Sicherheit aber vergrofert durch Verlangerung des Podiums, mit
Mosaik-FulRboden versehen und mit Marmorsdulen verschonert. Immer mit dem Geld
des eigenen Aerars. Auch bei den folgenden Landzuweisungen an die Veteranen von



César und Augustus wurde der Besitz der Gottin respektiert; Augustus sorgte sogar
dafir, dal3 die Grenzen mit Steinen markiert wurden und ein Verzeichnis angelegt
wurde, um Spekulationen zu vermeiden. 77 n. Chr. lie Vespasian die Vermessung
Uberprufen. Die romische Literatur hat uns viel vom Tempel Uberliefert, denn
Konsulen und Kaiser haben der Gottin ihre Dankbarkeit bezeigt.

Was ist bis heute geblieben?

Heute kennen wir durch die Ausgrabungen der letzten Jahre, die Lage, die Typologie
und den Grundril? des Tempels. Da er weitgehend identisch ist mit dem der heutigen
Kirche, kann man sagen, dal} der doppelte Gegenstand: Tempel der Diana und Kirche
Sant'Angelo ein und derselbe Begriff geworden sind.

Das heutige Niveau und ein Gutteil des FuBbodens der Basilika entsprechen der des
Tempels; auch der Umrif3 der Basilika umfalit genau den des Tempelpodiums nach
seiner letzten VergroRerung 74 v. Chr. Allerdings befindet sich die Ebene des
Vorplatzes auf einem hoheren Niveau als in der Antike. Das gesamte Heiligtum der
Diana tifatina entfaltete sich ldngs des Berghangs in einer Terrassen- und
Treppenordnung, dem von der rdmischen Architektur des republikanischen Zeitalters
bevorzugten System.

Der Tempel muB3 in seinem urspriinglichen Erscheinungsbild von etrusco-italischem
Typ gewesen sein, mit einer einzigen Cella, nach Westen ausgerichtet (wie sich aus
der Bodeninschrift ergibt) und erhoht in Bezug auf das umgebende Gelénde auf der
westlichen und stdlichen Seite.

Er erhob sich auf einem steinernen Podium, das teilweise heute noch sichtbar ist: von
auen auf der Sudseite nahe beim Campanile und von innen gleich nach Betreten der
Kirche rechts hinter Glas. Das Podium zeigt zwei Phasen der Veranderung.

Die erste erkennt man an der Wandverkleidung aus grauem lokalem Tuff, die sich
direkt an die Kalkfelsen des Berges lehnt. Sie wurde wahrscheinlich errichtet, als
Capua die ersten konkreten Kontakte zu Rom aufnahm (zwischen 340 v. Chr. und
dem zweiten punischen Krieg). Die erste Bauphase bildete einen rechten Winkel mit
einer Breite von 17,4 m und einer L&nge von ca. 20,4 m; ihre Breite entspricht der
Breite heutigen Basilika, ihre Lange entspricht der L&nge vom Eingang bis zur ersten
Altarstufe. Der FuBboden muf3 damals noch aus einfachem Mortel gewesen sein (wie
man bei der letzten Erneuerung des FulRbodens festgestellt hat).

Die zweite Anderung war wohl die von 74 v. Chr. Unter Beibehaltung der Breite
wurde das Podium gegen den Berg hin um 8 m verlangert, woraus sich eine
Gesamtlange von 28,4 m ergab. Diese Lange wurde durch die Ausgrabungen von
1992 bestatigt. Wéhrend dieses Umbaus wurde der Tempel nicht nur vergroRert,
sondern auch durch S&ulen, Statuen und einen Mosaikfu3boden ergénzt.

Im FuBboden ist eine schwer lesbare Inschrift zu erkennen, 5,6 m vom Eingang, auf
einem Feld von 5,2 m Breite und 85 cm L&nge. Urspringlich waren die Einlegstiicke
der Inschrift schwarz, dann wurden sie aus unbekannten Grinden durch weille
ausgetauscht.



Eine Rekonstruktion ist schwierig, da der Ful3boden in diesem Bereich stark
durcheinandergeraten, abgenutzt und durch Marmorfliesen ersetzt worden ist. Man
nimmt an, dal} die Inschrift die Namen der Meister wiedergibt, die um 74 v. Chr. den
Tempel vergroRert und mit Sdulen, Statuen und Mosaiken ausgeschmiickt haben.

Es sind zwei Arten von Mosaiken vorhanden. Eines besteht aus einer schdnen
weilden, regelmaRigen Einlegearbeit; es findet sich im Bereich vor dem Altar und
bedeckte wohl das Innere der Cella der Gottheit. Das andere ist aus unregelméliigen
Steinchen, wie Flechtwerk, das sowohl in der klassischen Zeit als auch im Mittelalter
gebrauchlich war, es erstreckt sich noch heute tber einen grof3en Teil der Kirche und
umgibt den zentralen Bereich mit dem regelméiiigen Mosaik oder Marmorpflaster.
Diese Mosaikart belegte wohl einstmals den ganzen Tempel; man findet es auch
unterhalb der S&ulen und vor der Tlr der Kapelle des Allerheiligsten und weitere
Reste hinter dem Altar rechts in der Mittelapsis.

Trotz all dieser Fortschritte ist es nach wie vor schwierig, die Elemente des
Tempelaufbaus nachzuvollziehen. So findet man in der Kirche 14 S&ulen, die man
auf den Anfang des 1. Jh. v. Chr. datieren kann, mit korinthischen Kapitellen; zwei
weitere gleichartige Kapitelle befinden auf den Halbsdulen im Mauerwerk beim
Eingang der Kirche, wahrend zwei andere, die die Pilaster des zentralen
Triumphbogen kronen, aus dem Mittelalter stammen.

Wichtige Fragen bleiben dabei offen. So kdnnen wir heute nicht sicher sein, ob die
Vorhandenen alle Sdulen waren, oder ob sie nicht von anderen Bauten stammen, und
die echten Séaulen des Tempel vielleicht gemauert und dafiir héher waren.

Die letzte Nachricht von der tifatinischen Gottin ist tbrigens eine Versinschrift aus
dem 4. Jh. n. Chr., in der ein gewisser Dematius Laetus, ein Freigelassener, ein
Geliibde einlost, indem er der Diana eine wundervolle Statue darbringt.

Danach sind keine Zeugnisse mehr tberliefert.

Immerhin lohnt ein Besuch im Museo campano in Capua. Der dortige Saal Nr. 2 im
ObergeschoB ist Mosaiken verschiedener Herkunft gewidmet. Darunter auch funf aus
Sant'/Angelo, die vermutlich aus profanen oder sakrale Gebduden rund um die
Tempelanlage stammen. Sie zeigen Ornamente, Wappen und eine Tischszene. Am
meisten aber sticht ein wunderschones Mosaik hervor, dafl einen antiken Chor
darstellt (Abb. 13). Eingefiigt in polychromes Flechtwerk zeigt es im VVordergrund in
vier Reihen aufgestellte Kinder und im Hintergrund den Chorleiter.



DIE BASILIKA

GESCHICHTLICHES

Eine literarisch nicht belegte Uberlieferung schreibt den Langobarden im 6 Jh. n. Chr.
die Erbauung einer dem Erzengel Michael geweihten Kirche an der Stelle des Diana-
Tempels zu.

Die zahlreichen auf uns berkommenen Dokumente in den Regesten von Sant'Angelo
und im Chronicon von Cassino ignorieren jedoch diese frihe Griindung, lassen aber
zugleich in ihren eigenen Grindungsgeschichten beziglich der Basilika (in ihrer
heutigen Form) eine ganze Reihe von Fragen offen, insbesondere die nach den
Baujahren und dem Griinder, der gemeinhin als Desiderius angegeben wird.

So uberliel? in einer dieser Versionen Petrus I., Bischof von Capua, die Kirche San
Michele ad arcum Diana den in Capua tatigen Monchen von Montecassino, damit sie
dort ein Kloster errichteten. Papst Martin Il. befahl 944 dem Bischof von Capua,
Sicone, unter Androhung der Exkommunikation, Sant'’Angelo de Monte den
Benediktinern zuriickzugeben. Ein paar Jahre vorher hatte Sicone die Kirche einem
seiner Diakone tberlassen, der daraus einen Ort der Verdammnis gemacht hatte: er
hatte sie einem Benediktinerménch weggenommen, der dort ein Kloster einzurichten
beabsichtigte. In den folgenden Jahren fanden sich die Bischofe von Capua als
Eigentiimer der kleinen Kirche Sant'Angelo mit allen zugehorigen Gltern wieder; wir
wissen nicht, auf welchem Weg.

Bewogen durch die gottliche Eingebung und zur Rettung seiner Seele suchte im Jahre
1065 Richard I. Graf von Aversa und seit kurzem First von Capua, einen geeigneten
Ort zur Errichtung eines Klosters. Seine Aufmerksamkeit fiel auf die antike heilige
Stétte. Er vereinbarte einen Tauschhandel mit dem damaligen Bischof von Capua,
Hildebrand: an den Bischof fiel die Kirche S. Giovanni die Landepaldi mit allen
Dependancen, Einrichtungen und Biichern, an den Fursten die Kirche Sant'Angelo
mit allem, was dazugehdrte. Wahrscheinlich war die tifatinische Kirche zur Zeit des
Tausches bauféllig und ohne Priester. Glicklich tber die "prerogativa sacra” (heiliges
Vorzugsrecht) des Ortes tberlieR Richard Sant'Angelo ausgedehnte Landereien zur
Versorgung eines Klosters. Das Ganze stellte er unter die Kontrolle des
Benediktinerabtes von Capua, blieb aber selbst Eigentiimer.

Sechs Jahre spater begab sich Richard I. personlich nach Montecassino und brachte
dem hl. Benedikt, vertreten durch Abt Desiderius, nicht nur die Kirche vom Berge zu
eigen, sondern auch das Kloster, die anderen untergeordneten Kirchen und die
Besitzungen, unter der Auflage, dall Desiderius dort eine "offizielle"



Ordensgemeinschaft von Monchen nach der Regel des hl. Benedikt ins Leben rufe.
Die neue Gemeinschaft sollte direkt dem Mutterkloster unterstellt sein.

Im Jahre 1078 (nach 13 Jahren!) focht der Klerus von Capua den Tauschhandel von
1065 bei Papst Gregor VII. an, der in Capua Zuflucht gesucht hatte. Aber der Papst
bestatigte Montecassino das Eigentum an der Kirche Sant'Angelo.

Giordano 1., Sohn und Nachfolger Richards I., bestatigte 1080 und 1089 aufs Neue
das, was sein Vater veranlaBt hatte; und so verhielten sich auch andere
Normannenfursten.

Doch diese Angaben, selbst wenn sie aus amtlichen Dokumenten stammen, ldsen
nicht das Problem der exakten Datierung der Grundsteinlegung der heute
bestehenden Kirche und die Ermittlung des Auftraggebers (denn zum Zeitpunkt der
Niederschrift der Dokumente interessierte nicht das Datum des Baubeginns oder der
Bauherr, sondern allein das Eigentumsrecht an dem Bau). Eine sehr einleuchtende
Hypothese beziiglich der Auftragseberschaft wurde von Fernanda Maffei gedufRert in
"La data del complesso monastico ed il committente nell'ambito del primo romanico
campano”. Danach héatten wir zwei Einflisse zu unterscheiden: den Richards I. als
Initiator, Geldgeber und offensichtlichen Auftraggeber des Kirchenbaus von 1065,
und den des Desiderius als Planer, Griinder und Bauherr einer im wahrsten Sinne des
Wortes "religiosen” Klostergemeinschaft nach benediktinischen Regeln ab dem Jahre
1072. Zwei Stiftungen also, wenn auch verschiedener Art. Wobei die Kirche in ihrer
jetzigen Form sowohl 1065 als auch erst 1072 begonnen worden sein konnte. Fest
steht aber, daB ab 1072 eine enge, freundschaftliche Zusammenarbeit zwischen dem
Firsten und dem Abt in Bezug auf Sant'Angelo begann.

Diese neue Kirche (neu in Bezug auf die unbewiesene langobardische), von Richard
I. erbaut und/oder von Desiderius nach neuen Gesichtspunkten umgestaltet, wurde
mit Fresken ausgeschmickt. Um sie herum entstand ein (heute nicht mehr
existierendes) Kloster, das eine Bruderschaft von gut 40 Mdnchen aufnehmen konnte,
mit allem was das Klosterleben erforderte: ein Gdstehaus, ein Hospiz, ein
Krankenhaus, eine Sakristei und spater eine dem hl. Nikolaus von Mira geweihte
Kapelle. Wie schon in vorchristlicher Zeit wurde der Komplex erneut mit immensen
Gutern erweitert. Heute ist von den Nebeneinrichtungen nichts mehr geblieben,
nachdem sie im Laufe der Jahrhunderte eingestiirzt sind oder aufgegeben und in
Privatwohnungen umgewandelt wurden.

Der monumentale Eingang zum Klosterkomplex wurde als I'arco di Diana bezeichnet
(der alte Bogen gleichen Namens stand wohl an andere Stelle) und bewahrte bis vor
einigen Jahren noch Fragmente von Fresken aus der gleichen Zeit wie die der
Basilika.

DER CAMPANILE

Rechts von der Kirche erhebt sich der machtige Baukdrper des Glockenturms mit
zwei Stockwerken (seltsamerweise ist er im Mittelapsis-Portrat des Desiderius links



von der Kirche abgebildet). Das kraftige erste Gescholl wird von enormen
Marmorblocken gebildet, das Material dazu wurde aus den Uberresten des
Tempelheiligtums oder anderen grofien antiken Bauten beschafft. Bei genauer
Betrachtung von einem der Blocke, die die Archivolte des Eingangsbogens zum
Campanile bilden, bemerkt man noch einen Lockenkopf (Abb. 24), der Teil der
antiken Dekoration dieses Blocks war. Cicero beschreibt tbrigens in "de lege agraria”
genau dieses Bild der alten Capuaner, wie sie daherkamen mit gelockten, vor Salbél
triefenden Mé&hnen und geschminkten Wangen. Ein florales Dekorationselement
findet sich schlieBlich noch im Inneren des gleichen Eingangs auf einem anderen
Block. Das Hauptgesims, das das erste vom zweiten Stockwerk trennt, ist verziert mit
einer Reihe weiterer Pflanzenmotive, die sich nach klassischem Vorbild mit
Tiermotiven abwechseln (Abb. 23). Zwei enge Schlitze (auf der westlichen und
ostlichen Seite) lockern die Baumasse auf.

Das obere Stockwerk wird auf einem prachtigen Mauerwerk gebildet, das mit roten
Ziegeln verkleidet ist; auf jeder Seite befindet sich ein schmales Biforium mit
Halbrundbdgen, die durch kleine Spoliensdulen gekrént durch ungleiche Kapitelle
getrennt werden. Ein Sims bezeichnet ebenfalls den AbschluR des Stockwerkes.
Jedoch sind hier vegetabilische Dekorationselemente nur auf der Nordwestseite
vorhanden.

Obenauf sitzt ein kleines schmiedeeisernes Tirmchen, in dem ein Schlagwerk mit
zweli kleinen Glocken héngt, das bis vor einigen Jahrzehnten zur Uhr gehorte und den
Tageslauf der Bauern in der Gegend begleitete.

DER PORTIKUS

Der jetzige Portikus ist ein Nachbau (in den ersten Jahrzehnten des 12 Jh.) eines
Vorlaufers, der wohl infolge eines Erdrutsches eingestiirzt war, weil er tber das
Podium des alten Tempels hinausgebaut wurde. Er setzt sich zusammen aus fiinf
Arkaden, die seitlich von zwei Pilastern aus Tuff und vier Spoliensdulen getragen
werden; letztere sind in Form und Material verschieden (zwei aus Cipollino, einer
Marmorart; zwei aus Granit). Sie tragen korinthische Kapitelle. Die mittlere,
betrachtlich hohere Arkade beendet ein Rundbogen, wéhrend die anderen Arkaden
Spitzbdgen mit sarazenischem Einschlag darstellen. Hinter der mittleren Arkade
Offnet sich das rechteckige Portal aus weillem Marmor, flankiert von zwei
Granitsaulen, ebenfalls mit korinthischen Kapitellen.

Auf dem Architrav des Portals erinnert eine Inschrift in Hexametern an die
Grunderleistung des Desiderius und ermahnt gleichzeitig den Glaubigen: (aus dem
lateinischen) "Du steigst in den Himmel auf, wenn du dich selbst erkannt hast - wie
Desiderius, der von heiligem Odem erfillt - in Erfillung des Vertrages der Gottheit
das Haus erbaute - auf dal3 er den Lohn empfange, der kein Ende kennen moge".
Uber dem Architrav befinden zwei Linetten. In der unteren ist der hl. Michael (Abb.
26) als Halbfigur abgebildet, reich byzantinisch gekleidet mit einem diinnen Stab in
der Rechten und einem Globus in der Linken. In der Oberen die Gestalt der



segnenden Jungfrau (Abb. 1), reich gekleidet und mit Edelsteinen und Krone
geschmiickt. Zwei Engel, von denen der rechte einige Jahrhunderte spéter erganzt
wurde, tragen das Medaillon mit dem Madonnenbild.

Auf den vier Spitzbogen der Wande sehen wir Szenen aus dem Leben der Eremiten
hl. Antonius und hl. Paulus; von links nach rechts:

1. Der hl. Antonius und der Satyr, der hl. Antonius erreicht die Héhle des hl. Paulus;
2. Die beiden Heiligen tauschen das Zeichen des Friedens aus;

3. Sie teilen das Brot, das ein Rabe gebracht hat;

4. Der hl. Antonius sieht, wie die Seele des hl. Paulus von zwei Engeln in den
Himmel getragen wird.

DAS INNERE

Das Innere stellt eine dreischiffige querschifflose Basilika dar; das Mittelschiff ist
langer, hoher und breiter als die Seitenschiffe und von diesen getrennt und jedoch
gleichzeitig verbunden durch zwei Reihen freistehender Sdulen, sieben auf jeder
Seite, mit korinthischem Kapitellen; auf sie stiitzen sich acht Arkaden mit vollem
Halbkreis. Die Kirchen-Schiffe enden in drei Apsiden mit halbkreisformigen
GrundriB und mit der ublichen Kalottenw6lbung. Die Form ist hochragend und
elegant trotz der Einfachheit der linearen Architektur.

Die Umfassungsmauern folgen dem Umfang des Tempels. Der Raum ist 15,7 m breit
und 28 m lang mit Mittelapsis bzw. 26,3 m mit den Seitenapsiden. Die 1989
renovierte Bedachung betont die aufstrebende Form der Kirche und gibt dem Raum
Atem.

Das Weihwasserbecken zur Rechten des Einganges ist ein umfunktionierter
romischer Altar (Abb 10) mit vegatibler Dekoration, der seit 1564 mit dem Wappen
der Carafa versehen ist. Der Hauptaltar (Abb. 28) hingegen besteht aus einem
romischen Sarkophag, der hier 1964 aufgestellt wurde und aus dem Museum San
Martino in Neapel stammt.

Die viereckige Kanzel (Abb. 29) nahe dem Altar wird von vier achteckigen Sdulen
getragen und weist Reste von Mosaik auf; auf der einen Seite halt ein Adler ohne
Kopf das Evangelium des Johannes in den Krallen mit dem aufgeschlagenen
berihmten Bibelvers "in principio erat verbum".

Neben der Sakristei erinnert eine Inschrift an Giuseppe Renato Imperiale, Cardinale
Presbitero, Abt mit Kommende, der 1732 die Kirche "vetustate et squallore
corruptam™ (durch Alter und Schmutz verdorben) neu kalken, renovieren und
ausmalen lieR. Leider opferte er dabei einen Teil der alten Fresken. Die Seitenaltare
stammen ebenfalls aus dieser Zeit. "Ancora una volta" stattete er das Kloster mit
Latifundien, Plantagen und Geb&uden aus.

Gleich neben dem Eingang rechts schutzt eine dicke Glasplatte (Abb. 7) die
zweitausendjahrigen Tuffsteinbdden des Tempelpodiums und zwei Grabstatten.

Die Sakristei zur Rechten wurde erst 1883 gebaut, wahrend die Kapelle des
Allerheiligsten aus jlngster Zeit stammt.



DER FURBODEN

Der FuBBboden ist, wie schon beschrieben, nicht einheitlich und zeigt eine Vielzahl
von Eingriffen.

Zu weiten Teilen besteht er aus verschiedenen Mosaiken und unregelméliigen
Marmorplatten unterschiedlicher Epochen. In den Bereichen vor den Seitenaspiden
befinden sich Mosaike nach Cosmatenart (Abb. 30), die aus der Kirche S. Benedetto
in Capua stammen, und im vorigen Jahrhundert hierher Gbertragen worden sind.
Bemerkenswert die Darstellung der Baume des Guten und des Bdsen (oder des
Lebens und des Todes; Abb. 31) vor der linken Aspis, wéhrend vor der Sakristei ein
kreisformiger Stein mit Rautenmuster aus Mosaik zu sehen ist.

DIE FRESKEN

Die Kirche ware wohl der Vergessenheit anheim gefallen, wie ganz Sant'Angelo in
Formis, wenn sie nicht vor neun Jahrhunderten mit einem Zyklus von Fresken
ausgemalt worden ware, aus denen ihr ganzer friherer Glanz erstrahlt. Die Fresken
entfalten sich nach einem durchdachten, zusammenhangenden, gedréngten
christologischen Programm und bedecken samtliche Wande. Auf den
Seitenschiffwanden sind Episoden aus dem Alten Testament zu bewundern, geordnet
in zwei (Ubereinanderliegenden Registern und in Einzelfelder getrennt durch
geschmeidige Baume. Die Wéanden des Mittelschiffs zeigen Episoden (Wunder,
Gleichnisse, Passion und Auferstehung Jesu) aus dem Neuen Testament, angeordenet
in drei Registern, die Einzelbilder getrennt durch S&ulen von verschiedener Form.
Eine Bildbeschriftung erlautert knapp die Bedeutung. Besonders starke Episoden
oder besonders "sinnige™ Parabeln beanspruchen mehrere Felder, wie zum Beispiel
das Gleichnis vom barmherzigen Samariter oder die Kreuzigung. Leider ist ein Teil
des Bilderzyklus verlorengegangen. Das Erhaltene jedoch dokumentiert ausfihrlich
die Ausdrucksformen der romanischen Kunst in Suditalien.

Das ganze Projekt der Kirchenausmalung wurde in wenigen Jahren verwirklicht:
entweder zwischen 1072 (Jahr der Schenkung) und 1078 (Todesjahr Richards 1.);
oder zwischen 1072 und 1087 (Todesjahr des Desiderius).

Viele Kunsthistoriker wiirden gerne die Zeit von Beginn und Ende der Ausmalung
hinausschieben (teilweise um Jahrhunderte). Aber im Allgemeinen spricht man von
gleichzeitiger Erbauung der Kirche und der Schaffung des Bilderzyklus.

Genau so offen wie die genaue Datierung ist die Frage nach den Kinstlern. Wie viele
waren es? Was war ihre Herkunft, ihre Ausbildung und ihre Vorbilder? Sicher ist nur



eines: hier arbeiteten verschiedene Meister der Malkunst, doch keiner von ihnen war
eine herausragende Personlichkeit, aber alle gute Kenner der Kunst, Technik und
Spiritualitdt Byzanz. Die Frage, ob es sich bei ihnen um auswaértige oder um
einheimische Kunstler gehandelt hat, ist bis heute nicht abschlieRend geklart und
wird heftig diskutiert.

Dessen ungeachtet bietet sich der Zyklus von Sant'Angelo in Formis an, als
Wendepunkt der romanischen Malerei im Suden gewertet zu werden, auch wenn er
zwei Charakteristika des traditionellen Byzantismus bewahrte: das Nebeneinander
der einzelnen Objekte in ein und derselben Szene und die fehlende Tiefe der
Perspektive.

Zudem ist es moglich die "Hand" mehrerer einzelner Maler zu unterscheiden, von
denen einige herausragen. So spricht man vom Meister der "Majestas Domini" in der
Wolbung der Mittelapsis; vom Meister des "Weltgerichts"; vom Meister des Portikus
und den Meistern der Mittelschiffe, die sich wiederum die Arbeit nach Bilderzyklen
aufteilten.

RUNDGANG ZUR BILDLEKTURE

Man folgt den Fresken, die sichtbarer Ausdruck eines theologischen Programms sind,
am besten zeilenweise. Dabei stellt man fest, dall die Erzahlung der
alttestamentarischen Episoden auf zwei horizontalen Registern und hintereinander
ablauft, die der neutestamentarischen Episoden nach gleichen Muster auf drei
horizontalen Registern.

Die notwendige Reihenfolge der Betrachtung entspricht also einem mehrfachen
Rundgang und wird uns immer wieder durch den inneren Umfang der Kirche fiihren.
Wir beginnen mit der Mittelapsis:

Mittelapsis: Majestas Domini

Unmittelbar nach Betreten der Kirche werden die Augen von dem grofien Christus
(Abb. 33-34) angezogen, der in die Wolbung der Mittelapsis gemalt ist. Er ist
umrahmt von den Symbolen der Evangelisten (Adler=Johannes, Lowe=Markus,
Engel=Matth&dus, Stier=Lukas) und 0ber allem schwebt die Taube des Heiligen
Geistes. Der Christus in der Glorie thront wurdevoll wie ein Herrscher, mit der
Rechten segnend, mit der Linken ein offenes Buch haltend mit der feierlichen
Inschrift: "ego sum alfa et o(mega), primus et novissimus". Auf dem Halbrund der
Apsis sieht man die Heiligenschar mit Desiderius der das Modell der Kirche vorzeigt
und dessen Haupt von einem rechteckigen Nimbus (Heiligenschein der Lebenden)
umgeben ist. Unter den Abgebildeten befinden sich die Erzengel Gabriel, Michael
(Abb. 2) und Raphael, die schénen Fligel gedffnet und die Gewander mit
Goldschmuck besetzt. Desiderius direkt gegentiber findet man den hl. Benedikt
abgebildet, der das Buch seiner Ordensregel in der Hand hélt, in dem sich lesen l&ft:



"ausculta o filio" (gehorche, mein Sohn). Auf dem Triumphbogen mussen einst zwei
Engel abgebildet gewesen sein; nur noch einer davon l1aRt sich erahnen.

Altes Testament

Die Bilder des Themenzyklus Altes Testament finden sich leider nur noch auf der
linken Seite der Kirche und auf den Rickwanden neben dem Eingang erhalten. Auf
der rechten unteren Kirchenwand gingen sie vollstandig verloren.

Die Darstellung des Alten Testament mul} hier als sinfonischer Auftakt zu den
Bildern des Neuen Testaments gelesen werden; diese Reihenfolge sollte fir die
Glaubigen die Kontinuitat von Altem Testament und Neuem Testament betonten.

1. Seitenwand rechts, 1. Register: vollstdndig verloren.

2. Rickwand rechte Seite, 1. Register: Vertreibung Adams und Evas aus dem
Paradies; Opfer Kains und Abels.

3. Rickwand linke Seite, 1. Register: Kain erschlagt Abel; Kain von Gott
gezeichnet; Noah von Gott berufen.

4. Seitenwand links, 1. Register: (von links nach rechts) Bau der Arche; die Arche

auf den Wassern; das Opfer Noahs; der Turmbau zu Babel; die Gastlichkeit

Abrahams; Abraham begegnet Melchisedek; die Opferung Isaaks (Abb. 36);

Isaak vor dem Sterben; letztes Bild zerstort.

Seitenwand rechts, 2. Register: vollstandig zerstort.

Rickwand rechte Seite, 2. Register: Berufung Gideons; Gideon bringt das Opfer

dar.

7. Ruckwand linke Seite, 2. Register. Martyrium des hl. Pankratius (?) oder hl.
Pantaleon (?); vielleicht aber auch eine andere Episode aus dem Alten
Testament.

8. Seitenwand links, 2. Register: vollstandig zerstort, nur ein Fragment mit der
Inschrift: "Quod...T.T." (daneben, kaum erkennbar, ein Medaillon mit einer
Abbildung des Abtes Johannes, einziges Uberbleibsel einer Reihe von Portraits
cassinesicher Abte).

N

Propheten und Heilige

Im mittelalterlichen Symbolismus ist die materielle Kirche die Verkérperung der
geistigen Kirche; die S&ulen, die das Kirchengebdude der Basilika tragen, wurden
somit als Symbol empfunden fiir die Kréfte, die die geistige Kirche tragen. Diese
Kréafte sind die Propheten und Heiligen. Erstere, weil sie den Plan Gottes ankiindigen,
letztere, weil sie ihn in seiner Existenz erfahren haben. Deswegen hat man sie in die
Zwieckel (ber den Sdulen gesetzt, um sie mit deren tragender Funktion sinnbildlich
zu verbinden. Die dritte, fast zentralste Saule der Basilika tragt in dieser Logik den
Gekreuzigten selbst, symbolisch als Prophet aller Propheten; denn Jesus ist der von
den Menschen verworfene zentrale Baustein des geistigen Tempels, bei dem jeder
Mensch Erlésung erfahren kann als Geschenk Gottes. Am Ful} des Kreuzes liest man:



"morti vita datur, sed mors moriente necatur” (das Leben ist dem Tod gegeben, aber
der Tod wird durch den Sterbenden getotet).

Die umgebenden Propheten, Zeugen Christi, sind stehend dargestellt, mit
Schriftrollen in der Hand und mit fortlaufenden Bibelversen zum kiinftigen Messias.

9.

10.
11.

12.

Zwickel Uber den Saulen, Mittelschiff, linke Seite, von der ersten Halbs&ule an:
Sibylle (persische oder erythraische); dann David (Abb. 15) und darauffolgend
Salomon, beide in normanischer Art gekleidet: das sient man als Beleg dafir,
dal in ihren Zlgen eine Widmung, d.h. die ehrende Darstellung des
Kirchengrinder Richard I. und seines Sohn Giordano 1. zu erkennen ist;
Kruzifixus; Hosea; Zephania; Daniel; Amos; zerstort.

Im Schutze der Prophetengestalten: acht Bilder von Heiligen mit Nimbus.
Zwickel Uber den S&ulen, Mittelschiff, rechte Seite, von der der Apsis ndchsten
Saule an: Jesaia; Hesekiel; Micha; Bileam; Maleachi; Sacharja; Moses; zerstort.
im Schutze der Prophetengestalten: acht Heilige ohne Namen.

Neues Testament

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Mittelschiff, rechte Wand, 1. Register: vollstandig zerstort.

Mittelschiff, linke Wand, 1. Register: Erlal des Herodes; bethlehemischer
Kindermord; Jesus im Tempel mit den Schriftgelehrten; Predigt des Johannes;
Taufe Christi; erste Versuchung: das Brot, zweite Versuchung: die Eitelkeit,
dritte Versuchung: der Reichtum.

Mittelschiff, rechte Wand, 2. Register: halb zerstort. Die Episoden sind noch aus
den Hexametern herauslesbar: Berufung der Apostel; Wunder von Kana;
Heilung des Aussatzigen; Beruhigung des Sturms; Heilung des Lahmen;
Heilung der Blutflissigen; Heilung der Tochter des Jairus; Heilung des Blinden
von Jericho; wunderbare Brotvermehrung; das kananaeische Weib.

Mittelschiff, linke Wand, 2. Register: Verklarung Christi; der Zinsgroschen; der
Levit ohne Mitleid; das Scherflein der Witwe; das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter (Abb. 41)in drei Feldern (der Uberfallene Reisende, die Hilfe des
Samariters, die Unterbringung in der Herberge); das Gleichnis vom Armen und
Reichen (Abb. 42)in drei Felder, (das Mahl des Reichen und des Armen, der
Reiche im Hollenfeuer, der Arme in Abrahams SchoR); die Befreiung des
Besessenen; Christi Himmelfahrt.

Mittelschiff, rechte Wand, 3. Register: Jesus und Zachaeus; Jesus und die
Samariterin (Abb. 17); Jesus und die Ehebrecherin (Abb. 47); Heilung des
Blindgeborenen; Erweckung des Lazarus (Abb. 18); die Mutter von Jakobus und
Johannes zu FuRRen Jesu; das Mahl im Hause des Simon - Magdalena; Einzug in
Jerusalem; letztes Abendmahl und FuBwaschung (Abb. 37).

Mittelschiff, linke Wand, 3. Register: Gethsemane(Olberg); Judaskuf; vor dem
Hohepriester; Verspottung; Pilatus wéscht sich die Hande und Gang auf den
Kalvarienberg; Kreuzigung (Abb. 40); Kreuzabnahme ; Abstieg in die VVorholle;
die frommen Frauen am Grab; der Gang mit zwei Jungern nach Emaus;



Erscheinung am See Genezareth; der unglaubige Thomas; Christi Himmelfahrt
(unterer Teil: Maria und die Apostel).
19. Ruckwand

Jingstes Gericht (Abb. 43)

In der Mitte Christus (ohne Kopf) auf einem Thron sitzend in der Mandorla, wie er
mit der Rechten die Auserwéhlten zu sich winkt und mit der Linken die Verdammten
von sich weist; oben im 1. Register zwischen den Fenstern sient man Engel mit
Posaunen, die von dem Ereignis kiinden; unmittelbar darunter auf engem Raum (als
ob es dem Kiinstler im letzten Moment eingefallen wére) acht arme Seelen, die aus
ihren Grabern steigen; Christus ist im 2. Register von der Schar der Engel umgeben,
zusammen mit den Aposteln (Abb. 20-21) des 3. Registers, je sechs links und rechts;
unter der Mandorla drei Engel mit Spruchbéndern. Der mittlere Engel verkiindet: "Et
tempus iam amplius non erit" (Und es wird keine Zeit mehr sein). Der zur Linken des
Betrachters ladt ein: "Venite benedicti patris meis” (Kommt Gesegnete meines
Vaters), hingewandt zu den Seligen, die auf zwei Register verteilt sind: im oberen die
Autoritaten, Konige, Fiursten und Mdnche; im unteren das einfache Volk, das Volk
Gottes. Der Engel zur Rechten diktiert die Verdammung: "Ite maledicti in ignum
aeternum™ (Geht, Verdammte, ins ewige Feuer), und wendet sich dabei an die
Verdammten, die gleichfalls auf zwei Register verteilt sind: oben die Autoritéten,
Firsten und Ordensbrider, unten die Bbsewichte, die Flammen, Luzifer und Judas
mit Ketten gefesselt.

20. Rechte Apsis: die Jungfrau mit dem segnenden Knaben, zu Seiten zwei Engel.
Im unteren Register eine Reihe von Martyrerinnen, von denen nur drei erhalten
sind.

21. Linke Apsis: stark beschadigt; von Christus ist nur der Kopf erhalten, flankiert
von zwei Heiligen (Petrus und Paulus?); auf dem Register heilige Martyrer.

Weitere Fresken

22. rechte Apsis: oben an einem kleinen Stuckaltar ein Barockbild aus dem 17. Jh.,
das die Jungfrau zwischen der hl. Anastasia und der hl.Magdalena darstellt.

23. rechte Apsis: ebenfalls oben an einem kleinen Stuckaltar ein Barockbild, das den
hl. Johannes den Taufer zwischen dem hl. Petrus und dem hl. Paulus darstelit.

24. Seitenwand rechts hinten: Olgemalde des hl. Benedikt zwischen seinen Jiingern
den hl. Placidus und den hl. Maurus.

25. linke Seitenwand hinten: Fresko des 16. Jh. mit der hl. Lucia in der Mitte, die hl.
Apollonia rechts, die hl. Barbara links, mit den Symbolen ihrer Martyrien, von
Cesare Martucci gemalt (siehe Inschrift zu Fifen der hl. Lucia: "Caesar
Martucius Campanus pingebat 1568").



SCHLURWORT

Fir alle an der romanischer Kunst Interessierten ist ein Aufenthalt in der Basilika in
Sant'Angelo obligatorisch; schon wegen des umfangreichen Zyklus' erhaltener
Fresken. An lhnen lassen sich hervorragend Stil, Farben, Technik und das Mal} des
byzantinischen und orientalischen Einflusses auf die campanischen Malerei studieren.
Der Gléaubige hingegen sieht in den tifatinischen Fresken in erste Linie Gottes
Botschaft. Das reiche Bildprogramm verkiindet die Inhalte der Bibel in voller
Ubereinstimmung mit dem Wunsch zahlreicher frither Konzile, nach kultureller und
religioser Erneuerung, die auf eine vermittelnde Funktion der Kunst setzten. In
diesem Sinne &uRerte sich auch Gregor 1., der GrolRRe (ca 540 - 604):"La pittura si
impiega nelle chiese affinché coloro che non sanno leggere leggano almeno sulle
pareti, vedendo, le stesse cose che non saprebbero leggere sui libri" (Die Malerei
stellt sich in den Dienst der Kirche, damit diejenigen, die nicht lesen konnen,
wenigstens von den Wanden lesen sollen; dort sehen sie die gleichen Dinge, die sie
nicht in den Blichern zu lesen verstehen).

Wir haben es also im Zyklus der tifatinischen Fresken mit einer "Bilderbibel™ oder
"Armenbibel” zu tun, die das Drama der Menschheit von seinen Anfangen "dem
Wort" bis zum Ende erzéhit.

Die Dramatik dieser Bilder, die von allen Gelehrten geriihmt wird, griindet dabei
nicht auf &uBere Bewegtheit, sondern leuchtet aus den Gesichtern, die durch
UbergrolRe Augen charakterisiert sind und in Kontemplation gezeigt werden: die
Dramatik dabei entspringt der Intensitat der Blicke.

Deshalb fihlt man sich auch gleich umfangen, wenn man die Kirche betritt; man
splrt sich angezogen von dem Blick des feierlichen Christus in der Apsis.
Unwillkdrlich gerdt man ins Schauen. Es ist als wiirde Gott zu uns sprechen und die
gesamte Heilsgeschichte zieht an einem voriber, und am Ende offenbart sich dem
Betrachter die VerheiBung, wo das Drama uberstanden ist; und diese Vision tragt er
fortan mit sich - in die Welt hinaus.

19. Kobnig David - (abb. n. 15)

10. Jesus und die Samariterin - (abb. n. 17)

11. Erweckung des Lazarus - (fot. n. 18)

12. Ornamentale Motive (Hauptgesims des Campanile) (abb.n.23)
13. Lockenkopf (Archivolte des Eingangsbogens zum Campanile) (abb n24)
14. Erzengel Michael (untere Lunette des Portals)-(abb,. n. 26)

15. Hauptaltar (Rémischer Sarkophag) - (abb. n. 28)

16. Die segnende Jungfrau - (abb n. 1)

17. Erzengel Michael - (abb. n. 2)

18. Mittelschiff - (abb. n. 3)

19. Desiderius (Halbrund der Mittelapsis) - (abb. n.5)



20. Diana (Museo Campano, Capua) - (abb. n. 7)

21. Romischer Altar - (abb. n. 10)

22. Tempelpodium - (abb. n. 11)

23. Der Chor (Museo Campano, Capua) - (abb. n. 13)



